Jurnal Soshum Insentif | Vol. 8 | No. 2 | Oktober 2025
DOI : https://doi.org/10.36787/jsi.v8i2.2216 Halaman 114 - 125

Pendidikan Kewarganegaraan sebagai
Pendidikan Harmonisasi Sosial

Fadhilah Aini'*, Karim Suryadi?, Kokom Komalasari®
Nurul Husna#, Mutia Hidayati®
L23Universitas Pendidikan Indonesia, Indonesia
2UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia
3UIN Ar Raniry, Indonesia
Email: fadhilahaini.25@upi.edu

ABSTRAK

Indonesia kaya keberagaman suku, agama, ras, dan budaya yang berpotensi
menimbulkan konflik sosial. Pendidikan Kewarganegaraan (PKn) berperan strategis
membentuk harmonisasi sosial melalui penanaman nilai toleransi, solidaritas, dan
penghargaan perbedaan pada peserta didik. Penelitian ini menggunakan studi
literatur kualitatif deskriptif untuk menganalisis peran PKn di sekolah. Hasilnya,
PKn tidak bhanya mentransfer pengetahuan kewarganegaraan, tapi juga
membentuk karakter inklusif dan beradab via pembelajaran multikultural serta
kearifan lokal. Meski tantangan seperti intoleransi dan diskriminasi masih ada, PKn
memperkuat integrasi nasional dan lingkungan belajar damai. Penguatan
kurikulum berbasis kebhinekaan, peran guru aktif, serta sinergi sekolah-keluarga-
masyarakat esensial untuk generasi harmonis dalam keberagaman Indonesia.

Kata Kunci: Pendidikan, Kewarganegaraan, Harmonisasi, Sosial, Sekolah

ABSTRACT

Indonesia is rich in ethnic, religious, racial, and cultural diversity, which has the
potential to cause social confiict. Civics Education (PKn) plays a strategic role in
fostering social harmony by instilling values of tolerance, solidarity, and respect for
differences in students. This research uses descriptive qualitative literature to
analyze the role of PKn in schools. The results show that PKn not only transfers
civic knowledge but also shapes inclusive and civilized character through
multicultural learning and local wisdom. Although challenges such as intolerance
and discrimination persist, PKn strengthens national integration and a peaceful
learning environment. Strengthening diversity-based curricula, the active role of
teachers, and synergy between schools, families, and communities are essential
for a harmonious generation amidst Indonesia’s diversity.

Keywords: Education, Citizenship, Harmonization, Social, School

Jurnal Soshum Insentif — 114


mailto:fadhilahaini.25@upi.edu

Pendidikan Kewarganegaraan sebagai Pendidikan Harmonisasi Sosial

1. PENDAHULUAN

Indonesia merupakan bangsa yang kaya akan keberagaman dengan lebih dari 300 suku
bangsa, berbagai agama resmi, dan ratusan bahasa daerah. Keragaman ini menjadi modal
sosial yang sangat besar, namun juga berisiko menimbulkan konflik jika tidak dikelola dengan
baik. Kenyataannya, Indonesia menghadapi berbagai tantangan dalam mewujudkan
harmonisasi sosial yang kokoh (Kusdiani & Tirtoni, 2025). Menurut data terbaru yang dirilis
oleh Kepolisian Republik Indonesia (Polri) pada tahun 2023, terdapat 78 konflik sosial yang
terjadi sepanjang tahun tersebut, dengan latar belakang konflik utama antar kelompok
berbasis SARA (Suku, Agama, Ras, dan Antargolongan) mencapai 65 kasus, serta lainnya
seperti konflik vertikal dan penyelesaian lahan. Korban konflik ini termasuk puluhan orang
meninggal dunia dan ratusan luka-luka, menunjukkan dampak nyata dari ketegangan sosial
yang masih membayangi Indonesia.

Namun meskipun terdapat potensi dan insiden konflik, Indonesia juga berhasil menjaga kadar
toleransi dan kerukunan cukup baik di banyak wilayah. Contoh fenomena sosial positif
termasuk praktik gotong royong, toleransi beragama yang diwujudkan melalui saling
menghormati ibadah antar umat beragama, dan dialog antar warga yang kerap menjadi alat
penyelesaian masalah tanpa kekerasan (Juliani & Bastian, 2021). Inisiatif ini mencerminkan
prinsip integrasi dan kohesi sosial yang menjadi dasar harmonisasi masyarakat. Kondisi sosial
tersebut menunjukkan bahwa harmonisasi sosial di Indonesia bukanlah keadaan statis,
melainkan proses dinamis yang terus dijaga melalui mekanisme pendidikan, dialog, dan upaya
penegakan keadilan sosial. Tingginya angka potensi konflik yang dipetakan Polri juga
menegaskan pentingnya peran pendidikan kewarganegaraan dan program-program
multikultural untuk memperkuat nilai toleransi, solidaritas, dan persatuan sebagai benteng
utama menjaga keutuhan bangsa.

Pendidikan di lingkungan sekolah di Indonesia diharapkan mampu menciptakan suasana
belajar yang inklusif dan harmonis tidak hanya sebagai konsep ideal, tetapi juga berdasarkan
fakta dan data yang menunjukkan perkembangan dan tantangan nyata (Kusdiani & Tirtoni,
2025). Pendidikan inklusif, misalnya, telah mulai diupayakan dengan menyediakan akses bagi
peserta didik berkebutuhan khusus per desember 2023, tercatat ada lebih dari 40 ribu sekolah
yang memiliki siswa penyandang disabilitas, meskipun penyediaan guru pembimbing khusus
masih terbatas (sekitar 14,8% dari sekolah tersebut). Ini menunjukkan langkah nyata menuju
terciptanya lingkungan belajar yang inklusif.

Selain itu, penelitian di beberapa sekolah menunjukkan bahwa sikap toleransi antar peserta
didik dalam konteks agama dan etnis telah terbentuk melalui interaksi sosial yang sehat
(Juliani & Bastian, 2021). Misalnya, studi kasus di sekolah dasar mengungkap bahwa siswa
saling menghargai praktik keagamaan dan membangun hubungan sosial yang harmonis
meskipun terdapat beberapa tantangan seperti kecanggungan awal dan pengalaman
diskriminasi verbal yang masih perlu ditangani. Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan
berkontribusi dalam pembentukan sikap toleran yang aktif, bukan sekadar pemahaman pasif.

Lebih lanjut, solidaritas sosial sebagai salah satu bentuk penerapan sikap sosial di sekolah juga
mendapat perhatian. Data dari penelitian di SMK di Lampung Tengah menunjukkan adanya
korelasi yang signifikan antara interaksi sosial yang positif dan perkembangan sikap solidaritas
peserta didik, dengan sebagian besar siswa menunjukkan kesiapan sosial yang baik untuk
saling membantu dan berempati (Kusnoto, 2017). Selain itu, berbagai program pembinaan
di sekolah yang meliputi kegiatan keagamaan, sosial, serta ekstrakurikuler telah terbukti efektif

Jurnal Soshum Insentif — 115



Fadhilah Aini, dkk

dalam menumbuhkan solidaritas melalui keteladanan para pendidik dan keterlibatan aktif
siswa dalam kegiatan bersama.

Namun kenyataannya, di beberapa tempat di Indonesia masih ditemukan perilaku intoleransi,
diskriminasi, dan ketidakpedulian terhadap nilai-nilai kebhinekaan yang nyata. Data dari
berbagai lembaga independen dan media selama beberapa tahun terakhir menunjukkan tren
peningkatan kasus intoleransi di ranah publik, termasuk di lingkungan pendidikan. Misalnya,
Setara Institute melaporkan peningkatan signifikan siswa yang menunjukkan sikap intoleran
aktif, mencapai lebih dari 56% di beberapa kota besar pada tingkat SMA, yang merupakan
cerminan kegagalan internalisasi nilai toleransi secara optimal di lingkungan sekolah
(Kusdiani & Tirtoni, 2025).

Kasus-kasus intoleransi yang sering dilaporkan meliputi pelarangan pelaksanaan ibadah atau
aktivitas keagamaan, diskriminasi verbal dan fisik antar kelompok sosial, serta segregasi sosial
berdasarkan latar belakang SARA (Suku, Agama, Ras, dan Antar-golongan). Sikap ini tidak
hanya menimbulkan luka sosial, tetapi juga berpotensi memecah belah kesatuan nasional jika
tidak segera mendapatkan perhatian dan penanganan yang serius.

Ketidakpedulian masyarakat terhadap keberagaman juga menjadi masalah serius yang
membuka ruang bagi timbulnya konflik horizontal. Sikap apatis dan acuh tak acuh ini seringkali
diperparah oleh minimnya pengetahuan dan kesadaran mengenai pentingnya menjaga
kebhinekaan sebagai modal sosial bangsa (Kusnoto, 2017). Kondisi sosial ini diperparah oleh
faktor globalisasi dan perkembangan media sosial yang terkadang menyebarkan narasi-narasi
eksklusif dan intoleran.

Di lingkungan sekolah sendiri, berbagai konflik sosial seperti bullying, perpecahan kelompok,
dan pertikaian akibat perbedaan latar belakang tetap terjadi dan menjadi tantangan besar bagi
upaya harmonisasi sosial. Kasus-kasus tersebut menunjukkan masih adanya kekurangan
dalam proses internalisasi nilai-nilai harmonisasi sosial melalui pendidikan kewarganegaraan
dan pembelajaran karakter yang efektif (Istianah et al., 2023). Oleh karena itu, belum
optimalnya internalisasi nilai harmonisasi sosial melalui pendidikan kewarganegaraan
menimbulkan masalah serius yang jika dibiarkan dapat memicu perpecahan, mengancam
persatuan dan kesatuan bangsa, serta memicu integrasi sosial yang sudah dirintis secara
panjang lebar selama ini.

Permasalahan ini berpotensi mengancam integrasi nasional dan menciptakan ketegangan
sosial yang dapat menghambat pembangunan dan kemajuan bangsa. Kondisi ini juga
menampilkan risiko peningkatan konflik horizontal yang merugikan stabilitas sosial. Sehingga,
penguatan pendidikan kewarganegaraan sebagai harmonisasi pendidikan sosial menjadi
sangat penting untuk membekali peserta didik dengan pengetahuan, sikap, dan keterampilan
dalam membangun persatuan dan kesatuan di tengah dinamika sosial yang kompleks. Hal ini
menjadi kunci dalam menjaga keutuhan NKRI dan mewujudkan masyarakat yang adil,
makmur, serta damai (Istianah et al., 2023).

Penelitian terdahulu dan kajian ilmiah menunjukkan bahwa pendidikan kewarganegaraan
berperan efektif dalam menumbuhkan sikap toleransi dan meningkatkan kohesi sosial. Namun
demikian, masih diperlukan pendekatan yang lebih kontekstual dan inovatif agar nilai-nilai
harmonisasi sosial dapat diinternalisasikan secara menyeluruh kepada peserta didik. Penelitian
ini menunjukkan pendekatan baru yang mengintegrasikan pendidikan kewarganegaraan
dengan prinsip-prinsip harmonisasi pendidikan sosial secara komprehensif dan aplikatif, fokus
pada pembentukan karakter dan moral peserta didik (Juliani & Bastian, 2021). Peneliti

Jurnal Soshum Insentif — 116



Pendidikan Kewarganegaraan sebagai Pendidikan Harmonisasi Sosial

bertujuan mengisi kekosongan tersebut dengan mengembangkan model pembelajaran yang
adaptif dan efektif dalam membentuk sikap toleran dan harmonis siswa, sekaligus memberikan
strategi konkret bagi pendidik dan pemangku kepentingan dalam mengatasi tantangan sosial
yang kompleks.

2. METODE PENELITIAN

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi literatur (/ibrary research)
dengan pendekatan kualitatif deskriptif. Metode ini dilakukan dengan menelaah dan
menganalisis berbagai sumber tertulis seperti buku, jurnal, artikel ilmiah, dan dokumen relevan
yang berkaitan dengan topik penelitian untuk mendapatkan gambaran mendalam dan
komprehensif mengenai fenomena yang diteliti. Pendekatan penelitian yang digunakan
bersifat kualitatif dengan analisis deskriptif yang bertujuan menguraikan serta memahami
konsep-konsep, teori-teori, dan hasil-hasil penelitian terdahulu secara sistematis. Pendekatan
ini menekankan pada interpretasi isi literatur dan penyajian hasil temuan secara naratif.
Populasi dalam penelitian ini adalah seluruh literatur ilmiah yang relevan dan kredibel
mengenai topik penelitian. Sampel literatur dipilih secara purposive dan sistematis dengan
mempertimbangkan relevansi, kualitas, dan keterbaruan sumber agar memberikan informasi
yang valid dan representatif untuk mendukung analisis. Instrumen pengumpulan data yang
digunakan berupa lembar pencatatan atau template ringkasan yang digunakan untuk
mendokumentasikan informasi penting dari setiap literatur, yang mencakup teori, hasil
penelitian, serta argumentasi utama yang mendukung pemahaman terhadap topik. Teknik
pengumpulan data dilakukan melalui pencarian literatur dengan kata kunci spesifik di berbagai
database akademik dan perpustakaan digital. Proses pengumpulan data diikuti dengan seleksi
literatur berdasarkan kriteria inklusi dan eksklusi untuk memastikan kualitas dan relevansi
sumber yang digunakan. Analisis data dalam penelitian ini menggunakan teknik analisis isi
(content analysis) dan analisis tematik. Analisis ini bertujuan mengidentifikasi tema utama,
pola, dan hubungan antar konsep penting yang terkandung dalam literatur untuk
mengembangkan kerangka pemahaman yang utuh mengenai topik yang diteliti. Tahapan
penelitian meliputi penentuan topik dan rumusan masalah, penentuan kriteria literatur yang
dijadikan sampel, pengumpulan dan penyaringan literatur berdasarkan relevansi dan kualitas,
analisis isi literatur untuk mengidentifikasi tema-tema penting, serta penyusunan laporan hasil
studi literatur yang sistematis dan terstruktur.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN

Keberagaman dalam konteks kehidupan sosial global merupakan komponen penting dalam
pembentukan karakter siswa pada pembelajaran abad ke-21 yang berfokus pada nilai-nilai
harmonisasi (Istianah et al., 2024). Melalui pengenalan dan penghayatan terhadap
keberagaman budaya, agama, bahasa, dan pengalaman hidup, peserta didik diharapkan
mampu membangun sikap saling menghargai dan menghargai dalam berbagai situasi sosial
(Dewi & Ulfiah, 2021). Pendekatan ini tidak hanya memperkuat identitas kebangsaan, tetapi
juga menumbuhkan kesadaran akan pentingnya perdamaian dan keadilan sosial di tengah
dinamika global. Tujuan utamanya adalah menumbuhkan kemampuan berpikir kritis, empati,
dan keterampilan sosial untuk mencari solusi terhadap berbagai permasalahan yang muncul
di masyarakat, sehingga gangguan dapat diselesaikan dan diselesaikan secara konstruktif.

Pengembangan strategi pendidikan multikultural dalam pembelajaran PKn menjadi hal yang
sangat penting sebagai upaya untuk mewujudkan perdamaian dan meningkatkan
keharmonisan sosial di lingkungan terkecil, khususnya sekolah dan masyarakat (Dwi &
Muhammad, 2024). Pembelajaran PKn berperan strategis dalam membentuk karakter dan
kesadaran peserta didik terhadap nilai-nilai persahabatan serta semangat kebersamaan dalam
keberagaman. Dalam konteks ini, strategi pendidikan multikultural tidak hanya diarahkan pada

Jurnal Soshum Insentif — 117



Fadhilah Aini, dkk

pemahaman kognitif terhadap perbedaan budaya, tetapi juga pada pengembangan sikap
toleran, empati, dan kemampuan untuk membangun komunikasi lintas budaya yang harmonis.
Melalui implementasi pembelajaran yang berorientasi multikultural, peserta didik diharapkan
berkembang menjadi warga negara yang terbuka dan berpikir kritis terhadap berbagai isu
sosial di sekitarnya (Agatha, 2019). Mereka dilatih untuk terampil dalam mengidentifikasi,
memahami, dan mencari solusi terhadap berbagai permasalahan seperti kekerasan,
diskriminasi, serta tindakan perundungan yang sering terjadi di sekolah. Dengan demikian,
pendidikan PKn berfungsi bukan hanya sebagai sarana transfer pengetahuan
kewarganegaraan, tetapi juga sebagai wahana pembentukan karakter sosial yang
berkeadaban dan berkeadilan.

Selain itu, berbagai penerapan model pembelajaran yang berbasis pada nilai-nilai kearifan
lokal menjadi strategi efektif dalam mewujudkan pendidikan multikultural yang kontekstual.
Melalui pendekatan ini, siswa tidak hanya diajak mengenal budaya lokal, tetapi juga
memahami bahwa keberagaman merupakan kekayaan bangsa yang perlu dijaga dan
dihormati. Nilai-nilai budaya setempat, seperti gotong royong, musyawarah, dan solidaritas
sosial, dapat dijadikan contoh nyata dalam mengembangkan sikap saling menghargai dan
memperkuat persatuan bangsa di tengah keberagaman. Proses inkulturasi pendidikan
multikultural di sekolah seharusnya dimulai dari perencanaan kurikulum yang memuat secara
eksplisit nilai-nilai multikultural dalam setiap materi PKn (Mazid & Suharno, 2019).
Kurikulum perlu dirancang sedemikian rupa agar mampu menanamkan kesadaran bahwa
perbedaan bukan menjadi sumber konflik, melainkan sumber inspirasi untuk membangun
masyarakat yang damai. Guru PKn memiliki peran penting dalam menginternalisasi nilai-nilai
tersebut melalui praktik pembelajaran yang reflektif, dialogis, dan berbasis pengalaman siswa
(Abdul & Saini, 2025). Dengan demikian, pendidikan PKn yang berbasis multikultural dapat
menjadi instrumen efektif dalam membangun budaya damai, memperkuat kohesi sosial, serta
menyiapkan generasi muda yang mampu hidup berdampingan dalam keberagaman dengan
rasa saling hormat dan tanggung jawab bersama.

Konstruksi Pendidikan Kewarganegaraan (PKn) memiliki peran strategis dalam memahami
esensi warga negara muda yang beradab, beridentitas nasional, dan berorientasi pada nilai-
nilai kemanusiaan universal. Dalam konteks pendidikan abad ke-21 yang mencerminkan
dinamika global dan kompleksitas sosial, PKn perlu dikonstruksi sebagai pendidikan yang
relevan dengan isu-isu perdamaian, keadilan sosial, serta kebhinekaan. Artinya, PKn bukan
sekedar mengajarkan norma dan peraturan kewarganegaraan, tetapi harus membangun
kesadaran kritis peserta didik terhadap pentingnya hidup berdampingan secara damai dan
menghargai perbedaan (Darmawan et al., 2025). Untuk mewujudkan hal tersebut, materi
pembelajaran PKn perlu diarahkan agar mampu merangsang perubahan karakter peserta didik
menuju pribadi yang berwatak baik dan bertanggung jawab sebagai warga negara. Pendidikan
tidak cukup hanya menekankan aspek pengetahuan tentang kewarganegaraan, tetapi juga
harus menumbuhkan kepekaan moral dan sosial yang menjadi landasan utama kehidupan
beradab (Iswanda & Dewi, 2021). Proses ini melibatkan pembelajaran yang reflektif,
dialogis, dan partisipatif sehingga siswa mampu menginternalisasi nilai-nilai kewarganegaraan
secara mendalam dan kontekstual.

Elemen pokok dalam pengajaran PKn mencakup tiga domain utama, yaitu pengetahuan
kewarganegaraan, keterampilan kewarganegaraan, dan sikap atau watak kewarganegaraan
(Anggriana & Apiek, 2023). Ilmu pengetahuan yang berkaitan dengan pemahaman
terhadap prinsip, sistem, serta nilai-nilai dasar kehidupan bernegara yang menempati ranah
kognitif. Keterampilan kewarganegaraan meliputi kemampuan untuk berpartisipasi aktif dalam
kehidupan publik, berpikir kritis terhadap kebijakan publik, serta berkomunikasi dan

Jurnal Soshum Insentif — 118



Pendidikan Kewarganegaraan sebagai Pendidikan Harmonisasi Sosial

berkolaborasi secara konstruktif, elemen ini termasuk dalam ranah psikomotorik (Ismail et
al., 2024). Sementara itu, sikap atau watak bawah sadar menguasai ranah afektif yang
berhubungan dengan pembentukan karakter, tanggung jawab, dan komitmen terhadap nilai-
nilai demokrasi serta perdamaian. Keterpaduan antara ranah ketiga tersebut menjadi inti dari
konstruksi pendidikan PKn yang bermakna. Melalui integrasi kognitif, psikomotorik, dan afektif
secara seimbang, PKn dapat melahirkan generasi muda yang tidak hanya cerdas secara
intelektual, tetapi juga memiliki kepekaan sosial dan moral yang tinggi. Dengan demikian,
konstruksi PKn yang berbasis pada nilai-nilai perdamaian dan kebhinekaan diharapkan mampu
melahirkan warga negara muda yang berkarakter, kritis, serta mampu menjadi agen
perubahan dalam masyarakat yang multikultural.

Dalam masyarakat yang semakin kompleks, keberagaman praktik bahasa, agama, dan budaya
menjadi tantangan sekaligus peluang dalam dunia pendidikan. Kondisi ini menuntut para
pendidik untuk memiliki pemahaman komprehensif mengenai kebijakan pendidikan yang
terkait dengan nilai-nilai multikultural, serta kemampuan untuk mengimplementasikannya
dalam proses pembelajaran di sekolah. Keterlibatan aktif pendidik dalam memahami dan
mengadaptasi dokumen kebijakan pendidikan menunjukkan adanya mandat normatif yang
kuat untuk mengintegrasikan prinsip-prinsip pendidikan multikultural ke dalam setiap aspek
pengajaran (Widya et al., 2003). Mandat tersebut mengandung makna bahwa pendidikan
Kewarganegaraan (PKn) harus dilandasi oleh upaya sadar untuk menanamkan nilai-nilai yang
diberikan terhadap keberagaman, toleransi, serta kemampuan berinteraksi positif
antarbudaya. Integrasi pendidikan multikultural ke dalam PKn tidak sekedar menjadi respon
terhadap tantangan pluralitas masyarakat, melainkan juga sebagai strategi proaktif dalam
membangun identitas nasional yang inklusif dan berkeadaban (Nasution et al., 2025). Guru
sebagai fasilitator memiliki peran sentral untuk memastikan bahwa materi pembelajaran PKn
mewujudkan nilai-nilai multikultural secara nyata melalui pendekatan pedagogik yang
demokratis dan dialogis.

Secara keseluruhan, konstruksi PKn yang berlandaskan nilai-nilai multikultural diharapkan
mampu memberikan kontribusi signifikan dalam menciptakan lingkungan sekolah yang damai
dan harmonis. Hal ini diwujudkan melalui pembelajaran yang mempromosikan pemahaman
lintas budaya, mengajarkan resolusi secara konflik damai, serta menanamkan pentingnya
partisipasi aktif dalam kehidupan sosial masyarakat majemuk. Pendidikan multikultural
berbasis kearifan lokal tidak hanya memberikan transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga
menanamkan nilai-nilai luhur yang menjadi landasan terbentuknya kohesi sosial dalam
keberagaman.

Upaya menciptakan sekolah yang berlandaskan pendidikan yang tentram perlu segera
diwujudkan melalui langkah-langkah strategi yang fokus pada penguatan nilai dan budaya
damai. Kesadaran global tentang pentingnya pendidikan yang berorientasi pada perdamaian
semakin meningkat seiring dengan munculnya berbagai konflik sosial, politik, dan budaya di
berbagai belahan dunia. Pendidikan ketenangan menjadi salah satu respon paling humanis
terhadap kondisi pasca-konflik, karena berfungsi tidak hanya untuk memulihkan keadaan
masyarakat yang trauma, tetapi juga membangun sistem pendidikan yang menanamkan nilai-
nilai toleransi, empati, dan keadilan sejak dini. Dalam konteks ini, PBB melalui lembaga-
lembaga seperti UNICEF dan UNESCO telah mengembangkan paradigma pendidikan
perdamaian sebagai sarana membantu masyarakat mencapai stabilitas sosial dan emosional.
(Istianah et al., 2023) menegaskan bahwa pendidikan perdamaian berperan penting dalam
mengembalikan komunitas sekolah menuju suasana yang aman, inklusif, dan bebas
kekerasan, sehingga sekolah dapat menjadi ruang yang kondusif untuk pertumbuhan karakter
dan moral peserta didik.

Jurnal Soshum Insentif — 119



Fadhilah Aini, dkk

Analisis terhadap dinamika konflik dan upaya mewujudkan perdamaian dapat ditinjau dari
berbagai perspektif keilmuan, politik, ekonomi, budaya, dan sosial, yang semuanya saling
melengkapi dalam memahami akar permasalahan. Perspektif multidisipliner ini memperkaya
pendekatan pendidikan kedamaian agar tidak hanya fokus pada penanganan gejala konflik,
tetapi juga penyelesaian akar penyebabnya secara berkelanjutan. Menurut Susetyo dan rekan
(2022), keberhasilan terlaksananya pendidikan kedamaian di sekolah tidak terlepas dari
keseimbangan antara dua aspek utama: pembangunan lingkungan yang aman dan pelatihan
kompetensi sosial peserta didik (Abidin & Ismail, 2014). Mewujudkan sekolah yang bebas
dari tindakan kekerasan merupakan langkah awal yang penting, namun lebih jauh dari itu,
kedamaian pendidikan juga harus menumbuhkan kemampuan berpikir kritis terhadap konflik,
keterampilan resolusi damai, serta komitmen terhadap nilai keadilan sosial.

Iklim sekolah yang positif merupakan faktor kunci dalam mendorong seluruh peserta didik dan
tenaga pendidik merasa menjadi bagian integral dari komunitas sekolah serta termotivasi
untuk secara aktif berkontribusi menjaga kondisi sekolah tetap kondusif dan harmonis (Deya
& Novianty, 2025). Penelitian terkini menunjukkan bahwa pendidik dapat menciptakan
ruang kelas yang ramah dan inklusif melalui berbagai langkah preventif dan korektif untuk
menjamin kesejahteraan emosional dan sosial peserta didik. Dalam upaya mewujudkan
sekolah ramah anak, penerapan langkah-langkah pencegahan sangat penting dan harus
diarahkan pada dua hal utama, yaitu (a) pemberian arahan yang jelas mengenai perilaku yang
diharapkan dan nilai-nilai yang harus dijunjung tinggi, serta (b) penetapan prosedur dan
aturan yang efektif guna menciptakan lingkungan sekolah yang aman, tenang, dan bebas dari
kekerasan. Sebagai bagian dari perbaikan strategi, siswa yang terdampak oleh kejadian yang
terjadi atau konflik di sekolah dapat memperoleh dukungan layanan konseling yang
komprehensif. Dalam peranannya, konselor bertindak multifungsi, tidak hanya sekedar
memberikan dukungan psikologis, tetapi juga sebagai mediator yang membantu konflik
menengahi, mengamati dinamika sosial di sekolah, mengkomunikasikan kebutuhan peserta
didik kepada pihak terkait, serta bernegosiasi untuk menemukan solusi damai yang
berkelanjutan. Peran ini sangat krusial dalam menjaga keseimbangan dan keharmonisan di
lingkungan sekolah (Abidin & Ismail, 2014). Lebih jauh lagi, penting untuk
mengintegrasikan strategi pendidikan keberagaman khususnya dalam pembelajaran
Pendidikan Kewarganegaraan (PKn), sebagai upaya strategi untuk menanamkan nilai-nilai
toleransi, saling menghormati, dan rasa kebersamaan di antara peserta didik. Pendekatan ini
menjadi langkah krusial dalam mewujudkan perdamaian serta memperkuat keharmonisan
sosial, tidak hanya di lingkungan sekolah, tetapi juga pada masyarakat yang lebih luas.

Pendidikan kebhinekaan dapat diintegrasikan secara efektif dalam pembelajaran Pendidikan
Kewarganegaraan (PKn) sebagai salah satu strategi utama untuk mewujudkan sekolah yang
damai dan inklusif. Dalam konteks pembelajaran PKn, penanaman nilai-nilai kebhinekaan
bukan hanya sekedar pengenalan keberagaman, tetapi juga pengembangan sikap saling
menghormati, toleransi, dan pengakuan terhadap perbedaan budaya, suku, agama, dan
bahasa yang ada di Indonesia (Kusdiani & Tirtoni, 2025). Pengembangan model
pembelajaran yang aplikatif dan kontekstual sangat diperlukan agar nilai-nilai kebhinekaan
dapat diterima dan dipraktikkan oleh siswa secara nyata dalam kehidupan sehari-hari. Model
pembelajaran ini harus mampu menciptakan lingkungan pendidikan yang inklusif dan
harmonis, sehingga setiap peserta didik merasa dihargai dan mampu berkontribusi secara
positif dalam dinamika sosial di sekolah maupun masyarakat luas.

Upaya peningkatan kualitas pendidikan kebhinekaan di Indonesia diharapkan dapat menjadi
acuan penting bagi para pendidik dan pembuat kebijakan dalam merancang program serta

Jurnal Soshum Insentif — 120



Pendidikan Kewarganegaraan sebagai Pendidikan Harmonisasi Sosial

kebijakan pendidikan yang mendukung terciptanya masyarakat Indonesia yang harmonis
dalam keberagaman (Abidin & Ismail, 2014). Pendidikan kebhinekaan memiliki peran
krusial dalam membentuk karakter siswa yang toleran, inklusif, dan menghargai perbedaan,
sehingga mereka mampu hidup berdampingan secara damai serta berinteraksi secara
konstruktif dengan berbagai kelompok masyarakat dengan latar belakang berbeda.

Mata pelajaran Pendidikan Kewarganegaraan (PKn) memiliki peran strategis dalam
menanamkan nilai-nilai kebhinekaan kepada peserta didik. Melalui pembelajaran PKn, siswa
tidak hanya diberikan pemahaman tentang hak dan kewajiban sebagai warga negara yang
baik, tetapi juga dibekali dengan kesadaran akan pentingnya hidup berdampingan secara
damai dalam masyarakat yang majemuk. PKn menjadi sarana penting untuk membentuk
karakter bangsa yang inklusif dan toleran terhadap perbedaan, sehingga siswa mampu
menghargai keragaman budaya, suku, agama, dan pandangan yang ada di lingkungan
sosialnya (Ni et al., 2024). Selain itu, melalui mata pelajaran tersebut, siswa diajak untuk
menginternalisasi nilai-nilai sosial seperti saling menghormati, empati, dan kerja sama, yang
merupakan kunci utama dalam menjaga keharmonisan sosial dalam konteks kebhinekaan.
Dengan demikian, PKn berperan sebagai landasan pendidikan yang mendorong terwujudnya
masyarakat yang harmonis dan damai, serta mempersiapkan generasi muda untuk
berkontribusi positif dalam menjaga keutuhan negara kesatuan Republik Indonesia.

Menurut Desain Induk Pembangunan Karakter Bangsa, karakter bangsa merupakan kualitas
perilaku kolektif yang keunikan menampilkan dan identitas kebangsaan Indonesia (Juliani &
Bastian, 2021). Hal ini tercermin dalam kesadaran, pemahaman, rasa, karsa, serta perilaku
dalam kehidupan berbangsa dan bernegara yang muncul sebagai hasil dari proses pengolahan
potensi pikir, hati, rasa, karsa, dan raga individu atau kelompok. Dengan demikian,
pembangunan karakter bangsa bukan sekedar upaya membentuk perilaku moral, tetapi juga
proses menyeluruh yang mencakup aspek spiritual, intelektual, sosial, dan jasmani yang saling
berkaitan untuk menghasilkan manusia Indonesia berjiwa Pancasila.

Individu yang memiliki jiwa Pancasila adalah mereka yang menghayati dan mengamalkan nilai-
nilai luhur bangsa dalam kehidupan nyata. Nilai-nilai tersebut bersumber dari empat dimensi
pembentuk karakter, yaitu olah hati, olah pikir, olah raga, serta olah rasa dan karsa, yang
saling melengkapi satu sama lain (Juliani & Bastian, 2021). Olah hati mencerminkan nilai-
nilai keimanan dan ketakwaan kepada Tuhan Yang Maha Esa, kejujuran, amanah, keadilan,
kedisiplinan, tanggung jawab, empati, keberanian mengambil risiko, pantang menyerah, rela
berkorban, serta semangat patriotik. Olah pikir menandai kecerdasan, kemampuan berpikir
kritis, kreativitas, inovasi, rasa ingin tahu, produktivitas, orientasi pada ilmu pengetahuan dan
teknologi, serta kemampuan reflektif dalam melihat pengalaman hidup.

Sementara itu, olahraga menggambarkan pembentukan karakter melalui kebugaran fisik dan
kedisiplinan diri sehingga terwujud pribadi yang sehat, bersih, sportif, tangguh, andal, berdaya
tahan, bersahabat, kooperatif, kompetitif, ceria, dan gigih. Adapun olah rasa dan karsa
menjadi landasan penting bagi terciptanya nilai-nilai kemanusiaan, kebersamaan, gotong
royong, saling menghormati, toleransi, sikap nasionalis, kepedulian sosial, keterbukaan
terhadap dunia (kosmopolit), pengutamaan kepentingan umum, cinta tanah air, kebanggaan
terhadap bahasa dan produk Indonesia, dinamisitas, kerja keras, dan etos kerja yang tinggi.

Dasim Budimansyah (dalam Sulistyarini, 2015) menyatakan bahwa pendidikan
kewarganegaraan diartikan sebagai kontribusi pendidikan terhadap perkembangan
karakteristik yang menandai sebagai kontribusi pendidikan terhadap perkembangan
karakteristik yang menandai sebagai warga negara. Ada tiga peran PKn menurut Dasim

Jurnal Soshum Insentif — 121



Fadhilah Aini, dkk

Budimansyah, pertama, berdasarkan pendekatan psycho pedagogical development yakni PKn
sebagai program kurikuler di lembaga pendidikan formal (sekolah/perguruan tinggi), maupun
non formal (luar sekolah), yang berperan sebagai instrument pemuliaan dan pemberdayaan
anak dan pemuda sesuai potensinya agar menjadi warga negara yang baik dan cerdas (smart
and good citizen). Kedua, berdasarkan pendekatan socio-cultural development yakni PKn
sebagai gerakan sosio-kultural kewarganegaraan yang berperan sebagai aktualisasi diri warga
negara, baik secara perorangan maupun kelompok sesuai dengan hak, kewajiban, dan konteks
sosial budayanya, melalui partisipasi aktif secara cerdas dan bertanggung jawab. Ketiga,
berdasarkan pendekatan socio political intervention yakni PKn sebagai program pendidikan
politik kebangsaan bagi para penyelenggara Negara, anggota dan pimpinan organisasi sosial
dan organisasi politik yang dikemas dalam berbagai bentuk pembinaan pengetahuan
kewarganegaraan (civic knowledge), kecakapan kewarganegaraan (civic skills), dan kebajikan
kewarganegaraan (civic disposition).

Pendidikan moral merupakan landasan fundamental dalam pembentukan karakter dan
menginternalisasi nilai-nilai yang esensial bagi terciptanya kehidupan sosial yang harmonis.
Dalam ranah sosial, harmonisasi tidak sekedar dimaknai sebagai ketiadaan konflik, melainkan
sebagai suatu kondisi dinamis yang mencerminkan persatuan, dihargai terhadap
keberagaman, serta terwujudnya kesejahteraan bersama di dalam masyarakat. Oleh karena
itu, moral pendidikan memiliki peran strategis dalam membimbing individu untuk mencapai
kesadaran sosial yang lebih tinggi, di mana nilai-nilai kemanusiaan, keadilan, dan tanggung
jawab sosial menjadi dasar dalam setiap tindakan dan interaksi. Pendidikan moral tidak hanya
terfokus pada sinkronisasi norma dan aturan perilaku, tetapi juga mencakup proses pelatihan
kepribadian yang utuh melalui pengembangan dimensi kognitif, afektif, dan konatif. Melalui
proses pendidikan yang menyentuh akal budi dan hati nurani, individu diarahkan untuk berpikir
etis, berempati terhadap sesama, serta berperilaku berdasarkan integritas dan komitmen
terhadap nilai-nilai universal (Juliani & Bastian, 2021). Dengan demikian, moral pendidikan
berfungsi sebagai sarana transformasi sosial yang mampu menumbuhkan kesadaran kolektif
akan pentingnya hidup berdampingan secara damai di tengah berbagai perbedaan. Selain itu,
moral pendidikan berperan dalam menanamkan nilai tanggung jawab, kejujuran, disiplin,
solidaritas, dan kepedulian sosial yang menjadi landasan bagi terbentuknya warga negara
yang sadar akan hak dan kewajibannya. Melalui pengajaran yang menekankan aspek empati
dan etika, peserta didik dibimbing untuk memahami makna sejati dari kehidupan
bermasyarakat yang berkeadaban. Pada akhirnya, pendidikan moral tidak hanya melahirkan
individu yang bermoral tinggi, tetapi juga menciptakan tatanan masyarakat yang berkarakter,
adil, dan harmonis, sejalan dengan cita-cita bangsa untuk mewujudkan kehidupan berbangsa
dan bernegara yang berlandaskan nilai-nilai kemanusiaan dan kesejahteraan bersama
(Kusnoto, 2017).

Pendidikan moral memberikan kontribusi yang sangat penting dalam membangun kesadaran
multikultural di tengah masyarakat yang semakin beragam. Dengan menanamkan nilai-nilai
universal seperti toleransi, penghargaan terhadap perbedaan budaya dan keyakinan,
pendidikan moral membuka kapasitas pemahaman individu terhadap keberagaman yang ada
di sekitarnya. Proses pembelajaran moral tidak hanya mengajarkan norma-norma perilaku,
tetapi juga mengembangkan sikap inklusif yang memperkuat penerimaan dan perayaan atas
keanekaragaman budaya dan sosial. Melalui pendidikan moral, individu diperlengkapi dengan
keterampilan komunikasi yang efektif serta kemampuan untuk menyelesaikan konflik secara
konstruktif dan tanpa kekerasan. Kemampuan ini sangat penting dalam menciptakan dialog
yang terbuka dan jujur, sehingga memungkinkan terjadinya pemahaman yang lebih mendalam
antar kelompok yang berbeda latar belakang. Dengan demikian, moral pendidikan tidak hanya
berperan dalam membentuk karakter individu, tetapi juga menjadi mediator dalam

Jurnal Soshum Insentif — 122



Pendidikan Kewarganegaraan sebagai Pendidikan Harmonisasi Sosial

pengelolaan konflik sosial yang sehat dan harmonis. Lebih jauh lagi, pendidikan moral tidak
terbatas pada ruang kelas semata, melainkan berkolaborasi melalui keterlibatan masyarakat
secara luas. Melalui berbagai kegiatan sosial, proyek kemanusiaan, dan sinergi antara sekolah,
keluarga, dan komunitas, pendidikan moral menciptakan jaringan kolaboratif yang
menguatkan nilai-nilai kebersamaan dan tanggung jawab sosial. Pendekatan ini menjadikan
pendidikan moral sebagai instrumen strategi untuk mengembangkan kesadaran multikultural
sekaligus memperkokoh harmonisasi sosial di lingkungan masyarakat yang pluralistik
(Kusnoto, 2017).

Jurnal ini juga membahas berbagai tantangan yang muncul dalam pelaksanaan pendidikan
moral sebagai upaya mewujudkan harmonisasi sosial di tengah kompleksitas masyarakat
modern. Salah satu tantangan utama adalah batasan kurikulum yang masih belum sepenuhnya
mengakomodasi adaptasi nilai-nilai moral secara menyeluruh dan kontekstual sesuai dengan
dinamika sosial yang ada. Kurikulum yang lebih berorientasi pada aspek kognitif tanpa
dukungan penguatan nilai afektif dan sosial berpotensi menghambat pembentukan karakter
yang integratif dan bertanggung jawab. Selain itu, peran media sosial juga menjadi tantangan
sekaligus peluang dalam pendidikan moral. Media sosial sering kali menyajikan informasi yang
beragam dan tidak selalu mendukung nilai-nilai luhur, sehingga membutuhkan kemampuan
literasi digital dan etika bermedia yang kuat untuk menyaring dampak negatifnya. Di pihak
lain, media sosial juga dapat dimanfaatkan sebagai sarana efektif untuk menyebarkan nilai
moral dan edukasi yang inklusif serta mendorong dialog antarwarga yang beragam.

Lebih jauh lagi, peran keluarga tetap menjadi pondasi utama dalam terbentuknya nilai-nilai
moral sejak dini. Namun tidak semua keluarga mampu menjalankan fungsi ini secara optimal
akibat berbagai faktor sosial dan ekonomi, sehingga diperlukan sinergi antara sekolah,
keluarga, dan masyarakat untuk mendukung proses pendidikan moral yang komprehensif
(Abidin & Ismail, 2014). Dalam menghadapi berbagai hambatan tersebut, solusi yang dapat
ditempuh antara lain adalah pengembangan kurikulum yang holistik dengan integrasi karakter
pendidikan yang menyeimbangkan aspek kognitif, afektif, dan psikomotor. Peningkatan literasi
digital dan edukasi etika bermedia bagi seluruh lapisan masyarakat juga menjadi langkah
strategis dalam menghadapi dampak media sosial. Selain itu, penguatan sinergi antara
keluarga, sekolah, dan komunitas melalui program kolaboratif serta kegiatan sosial yang
mendukung keterlibatan aktif warga menjadi kunci keberhasilan pendidikan moral. Dengan
menggabungkan nilai-nilai moral, kemampuan komunikasi yang efektif, dan keterlibatan
komunitas secara luas, moral pendidikan memiliki potensi besar untuk memainkan peran
sentral dalam menciptakan masyarakat yang harmonis (Iswanda & Dewi, 2021). Kesadaran
sosial yang tinggi dan dianugerahi nilai-nilai kemanusiaan pada akhirnya akan memperkokoh
fondasi harmonisasi sosial di seluruh lapisan masyarakat.

4. KESIMPULAN
Pendidikan Kewarganegaraan (PKn) memiliki peran strategis sebagai harmonisasi pendidikan
sosial yang bertujuan membentuk karakter warga negara yang toleran, inklusif, dan mampu
hidup berdampingan dalam keberagaman Indonesia yang kaya akan suku, agama, ras, dan
golongan. Melalui pendekatan multikultural, PKn tidak hanya mengajarkan pengetahuan
tentang kewarganegaraan, tetapi juga menanamkan nilai-nilai toleransi, solidaritas, rasa
hormat, dan penghargaan terhadap perbedaan yang menjadi modal utama membangun
persatuan dan kesatuan bangsa. Keberhasilan pendidikan kewarganegaraan dalam
membangun harmonisasi sosial memerlukan integrasi tiga ranah utama, yaitu kognitif, afektif,
dan psikomotorik, agar peserta didik tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki
kepekaan sosial dan moral yang tinggi. Kurikulum yang berorientasi pada nilai-nilai
kebhinekaan dan perdamaian, serta penerapan model pembelajaran yang kontekstual berbasis

Jurnal Soshum Insentif — 123



Fadhilah Aini, dkk

kearifan lokal, dapat mendorong siswa memahami keberagaman sebagai kekayaan yang harus
dijaga. Meski terdapat tantangan seperti intoleransi, diskriminasi, dan pengaruh negatif media
sosial, penguatan pendidikan kewarganegaraan sebagai wahana internalisasi nilai harmonisasi
sosial tetap menjadi kunci utama dalam mencegah konflik sosial dan memperkuat integrasi
nasional. Peran aktif guru, keluarga, dan masyarakat sangat penting untuk menciptakan
lingkungan belajar yang inklusif, aman, dan damai, sehingga sekolah menjadi ruang yang
kondusif untuk membentuk generasi muda yang berkarakter dan mampu menjadi agen
perubahan sosial. Dengan demikian, pendidikan kewarganegaraan sebagai pendidikan
harmonisasi sosial tidak hanya berkontribusi pada pembelajaran akademik, tetapi juga pada
pembangunan karakter bangsa yang beradab, berkeadilan, dan berorientasi pada perdamaian
sosial demi terciptanya masyarakat Indonesia yang harmonis dan damai.

5. DAFTAR RUJUKAN

Abdul, M., & Saini. (2025). Transformasi Pembelajaran Agama Islam Berbasis Nilai Sosial Di
Era Global. A1), 252-266. https://doi.org/https://doi.org/10.37567/cbjis.v7i1.4119
Abidin, Z., & Ismail, T. (2014). Pembangunan pendidikan perdamaian dari sekolah:

Pendekatan gerakan sosial. SuAuf, 187-206.

Agatha, K. (2019). Penguatan Pendidikan Kewarganegaraan Perguruan Tinggi, Persekolahan,
dan Kemasyarakatan Di Era Disru psi. Prosiding Seminar Nasional Pendidikan
Kewarganegaraan, 36.

Anggriana, M., & Apiek, G. (2023). Analisis kompetensi kewarganegaraan dalam Kkurikulum
2013 dengan kurikulum merdeka mata pelajaran pendidikan kewarganegaraan pada
tingkat sekolah dasar. Z3), 10267—-10285.

Darmawan, C., Moh, W. K., Sapriya, S., & Syaifullah, S. (2025). Analisis Model Literasi
Kewarganegaraan Dalam Membentuk Karakter Bangsa Peserta Didik. 10, 120-135.
https://doi.org/https://doi.org/10.22219/jch.v10i1.40984

Dewi, D. A., & Ulfiah, Z. (2021). Peranan pendidikan kewarganegaraan terhadap
pembangunan karakter bangsa. 42), 499-506.

Deya, R. H. A., & Novianty, D. (2025). Peran Budaya Sekolah dan Iklim Belajar dalam
Meningkatkan Mutu Pendidikan: Studi Kualitatif di SDN 10 Bongomeme. Jurnal Inovasi
Penelitian Iimu Pendidikan Indonesia, 2, 36—43.
https://doi.org/https://doi.org/10.31004/hdcffv58

Dwi, N., & Muhammad, F. M. (2024). Implementasi pendidikan multikultural dalam pkn untuk
menumbuhkan toleransi dan nasionalisme siswa sekolah dasar. 52), 92-101.
https://doi.org/https://doi.org/10.51875/jispe.v5i02.536

Ismail, M., Basariah, B., & Dahlan, D. (2024). Implementasi Citizenship Education di Perguruan
Tinggi. 9, 741-748. https://doi.org/10.29303/jipp.v9i1.3098

Istianah, A., Darmawan, C., Sundawa, D., & Fitriasari, S. (2024). Peran Pendidikan
Kebhinekaan dalam Pendidikan Kewarganegaraan untuk Menciptakan Lingkungan
Sekolah yang Damai. A1), 15-29.

Istianah, A., Maftuh, B., & Malihah, E. (2023). Konsep sekolah damai: Harmonisasi profil
pelajar Pancasila dalam implementasi kurikulum merdeka belajar. Journal Education and
Development  Institut  Pendidikan Tapanuli  Selatan, 11(3), 333-342.
https://doi.org/10.37081/ed.v11i3.5048

Iswanda, M. L., & Dewi, D. A. (2021). Peran Pendidikan Kewarganegaraan di Era Globalisasi.
5, 1494-1500.

Juliani, A. J., & Bastian, A. (2021). Pendidikan karakter sebagai upaya mewujudkan Pelajar
Pancasila. Prosiding Seminar Nasional Pendidikan Pancasila, 257—265.

Kusdiani, S. D., & Tirtoni, F. (2025). Implementasi Pendidikan Pancasila Berkebhinekaan Global
Sebagai Upaya Menumbuhkan Karakter Literasi Multikultural Budaya Nusantara Siswa SD.

Jurnal Soshum Insentif — 124



Pendidikan Kewarganegaraan sebagai Pendidikan Harmonisasi Sosial

Educatio: Jurnal Iimu Kependidikan, 201), 86-98.
https://doi.org/10.29408/edc.v20i1.29868

Mazid, S., & Suharno, S. (2019). Implementasi nilai-nilai multikultural dalam pembelajaran
pendidikan kewarganegaraan. &1), 72—85.

Nasution, I. R., Siregar, A. S., Leonita, T. A., & Lubis, H. T. (2025). Strategi Guru dalam
Mengatasi Tantangan Pembelajaran PPKn di Era Digital MAN 1 Medan. 7oga Jurnal
Keguruan Dan IImu Pendidikan, 1(3), 108-115. https://doi.org/10.56211/toga.v1i3.972

Ni, L. I. W., Ni, W. R. D., Bestari, L., Putu, S., & Wayan, M. (2024). Membangun kesadaran
multikultural melalui implementasi model pendidikan inklusif di sekolah. Jurnal Iimiah
Pendidikan, 11, 383-396.

Widya, F., Wilda, A. B., & Anwar, S. S. (2003). Integrasi Pendidikan Multikultural Dalam Sistem
Pendidikan Nasional: Strategi Membangun Masyarakat Inklusif Dan Toleran. 186—203.
https://doi.org/https://doi.org/10.47006/pendalas.v4i3.509

Jurnal Soshum Insentif — 125



