
Jurnal Soshum Insentif   | Vol. 8 | No.  2 | Oktober 2025   
DOI : https://doi.org/10.36787/jsi.v8i2.2216 Halaman 114 - 125  

 

Jurnal Soshum Insentif – 114 

Pendidikan Kewarganegaraan sebagai 
Pendidikan Harmonisasi Sosial 

 
Fadhilah Aini1*, Karim Suryadi2, Kokom Komalasari3 

Nurul Husna4, Mutia Hidayati5 
1,2,3Universitas Pendidikan Indonesia, Indonesia 
2UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

3UIN Ar Raniry, Indonesia  
Email: fadhilahaini.25@upi.edu 

 
ABSTRAK 

Indonesia kaya keberagaman suku, agama, ras, dan budaya yang berpotensi 
menimbulkan konflik sosial. Pendidikan Kewarganegaraan (PKn) berperan strategis 
membentuk harmonisasi sosial melalui penanaman nilai toleransi, solidaritas, dan 
penghargaan perbedaan pada peserta didik. Penelitian ini menggunakan studi 
literatur kualitatif deskriptif untuk menganalisis peran PKn di sekolah. Hasilnya, 
PKn tidak hanya mentransfer pengetahuan kewarganegaraan, tapi juga 
membentuk karakter inklusif dan beradab via pembelajaran multikultural serta 
kearifan lokal. Meski tantangan seperti intoleransi dan diskriminasi masih ada, PKn 
memperkuat integrasi nasional dan lingkungan belajar damai. Penguatan 
kurikulum berbasis kebhinekaan, peran guru aktif, serta sinergi sekolah-keluarga-
masyarakat esensial untuk generasi harmonis dalam keberagaman Indonesia. 
 
Kata Kunci: Pendidikan, Kewarganegaraan, Harmonisasi, Sosial, Sekolah 
 

ABSTRACT 
Indonesia is rich in ethnic, religious, racial, and cultural diversity, which has the 
potential to cause social conflict. Civics Education (PKn) plays a strategic role in 
fostering social harmony by instilling values of tolerance, solidarity, and respect for 
differences in students. This research uses descriptive qualitative literature to 
analyze the role of PKn in schools. The results show that PKn not only transfers 
civic knowledge but also shapes inclusive and civilized character through 
multicultural learning and local wisdom. Although challenges such as intolerance 
and discrimination persist, PKn strengthens national integration and a peaceful 
learning environment. Strengthening diversity-based curricula, the active role of 
teachers, and synergy between schools, families, and communities are essential 
for a harmonious generation amidst Indonesia's diversity. 
 
Keywords: Education, Citizenship, Harmonization, Social, School

mailto:fadhilahaini.25@upi.edu


Pendidikan Kewarganegaraan sebagai Pendidikan Harmonisasi Sosial 
 

Jurnal Soshum Insentif – 115 

1. PENDAHULUAN 

Indonesia merupakan bangsa yang kaya akan keberagaman dengan lebih dari 300 suku 
bangsa, berbagai agama resmi, dan ratusan bahasa daerah. Keragaman ini menjadi modal 
sosial yang sangat besar, namun juga berisiko menimbulkan konflik jika tidak dikelola dengan 
baik. Kenyataannya, Indonesia menghadapi berbagai tantangan dalam mewujudkan 
harmonisasi sosial yang kokoh (Kusdiani & Tirtoni, 2025). Menurut data terbaru yang dirilis 
oleh Kepolisian Republik Indonesia (Polri) pada tahun 2023, terdapat 78 konflik sosial yang 
terjadi sepanjang tahun tersebut, dengan latar belakang konflik utama antar kelompok 
berbasis SARA (Suku, Agama, Ras, dan Antargolongan) mencapai 65 kasus, serta lainnya 
seperti konflik vertikal dan penyelesaian lahan. Korban konflik ini termasuk puluhan orang 
meninggal dunia dan ratusan luka-luka, menunjukkan dampak nyata dari ketegangan sosial 
yang masih membayangi Indonesia. 

 
Namun meskipun terdapat potensi dan insiden konflik, Indonesia juga berhasil menjaga kadar 
toleransi dan kerukunan cukup baik di banyak wilayah. Contoh fenomena sosial positif 
termasuk praktik gotong royong, toleransi beragama yang diwujudkan melalui saling 
menghormati ibadah antar umat beragama, dan dialog antar warga yang kerap menjadi alat 
penyelesaian masalah tanpa kekerasan (Juliani & Bastian, 2021). Inisiatif ini mencerminkan 
prinsip integrasi dan kohesi sosial yang menjadi dasar harmonisasi masyarakat. Kondisi sosial 
tersebut menunjukkan bahwa harmonisasi sosial di Indonesia bukanlah keadaan statis, 
melainkan proses dinamis yang terus dijaga melalui mekanisme pendidikan, dialog, dan upaya 
penegakan keadilan sosial. Tingginya angka potensi konflik yang dipetakan Polri juga 
menegaskan pentingnya peran pendidikan kewarganegaraan dan program-program 
multikultural untuk memperkuat nilai toleransi, solidaritas, dan persatuan sebagai benteng 
utama menjaga keutuhan bangsa. 
 
Pendidikan di lingkungan sekolah di Indonesia diharapkan mampu menciptakan suasana 
belajar yang inklusif dan harmonis tidak hanya sebagai konsep ideal, tetapi juga berdasarkan 
fakta dan data yang menunjukkan perkembangan dan tantangan nyata (Kusdiani & Tirtoni, 
2025). Pendidikan inklusif, misalnya, telah mulai diupayakan dengan menyediakan akses bagi 
peserta didik berkebutuhan khusus per desember 2023, tercatat ada lebih dari 40 ribu sekolah 
yang memiliki siswa penyandang disabilitas, meskipun penyediaan guru pembimbing khusus 
masih terbatas (sekitar 14,8% dari sekolah tersebut). Ini menunjukkan langkah nyata menuju 
terciptanya lingkungan belajar yang inklusif. 
 
Selain itu, penelitian di beberapa sekolah menunjukkan bahwa sikap toleransi antar peserta 
didik dalam konteks agama dan etnis telah terbentuk melalui interaksi sosial yang sehat 
(Juliani & Bastian, 2021). Misalnya, studi kasus di sekolah dasar mengungkap bahwa siswa 
saling menghargai praktik keagamaan dan membangun hubungan sosial yang harmonis 
meskipun terdapat beberapa tantangan seperti kecanggungan awal dan pengalaman 
diskriminasi verbal yang masih perlu ditangani. Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan 
berkontribusi dalam pembentukan sikap toleran yang aktif, bukan sekadar pemahaman pasif. 
 
Lebih lanjut, solidaritas sosial sebagai salah satu bentuk penerapan sikap sosial di sekolah juga 
mendapat perhatian. Data dari penelitian di SMK di Lampung Tengah menunjukkan adanya 
korelasi yang signifikan antara interaksi sosial yang positif dan perkembangan sikap solidaritas 
peserta didik, dengan sebagian besar siswa menunjukkan kesiapan sosial yang baik untuk 
saling membantu dan berempati (Kusnoto, 2017). Selain itu, berbagai program pembinaan 
di sekolah yang meliputi kegiatan keagamaan, sosial, serta ekstrakurikuler telah terbukti efektif 



Fadhilah Aini, dkk 
 

Jurnal Soshum Insentif – 116 

dalam menumbuhkan solidaritas melalui keteladanan para pendidik dan keterlibatan aktif 
siswa dalam kegiatan bersama. 
 
Namun kenyataannya, di beberapa tempat di Indonesia masih ditemukan perilaku intoleransi, 
diskriminasi, dan ketidakpedulian terhadap nilai-nilai kebhinekaan yang nyata. Data dari 
berbagai lembaga independen dan media selama beberapa tahun terakhir menunjukkan tren 
peningkatan kasus intoleransi di ranah publik, termasuk di lingkungan pendidikan. Misalnya, 
Setara Institute melaporkan peningkatan signifikan siswa yang menunjukkan sikap intoleran 
aktif, mencapai lebih dari 56% di beberapa kota besar pada tingkat SMA, yang merupakan 
cerminan kegagalan internalisasi nilai toleransi secara optimal di lingkungan sekolah 
(Kusdiani & Tirtoni, 2025). 
 
Kasus-kasus intoleransi yang sering dilaporkan meliputi pelarangan pelaksanaan ibadah atau 
aktivitas keagamaan, diskriminasi verbal dan fisik antar kelompok sosial, serta segregasi sosial 
berdasarkan latar belakang SARA (Suku, Agama, Ras, dan Antar-golongan). Sikap ini tidak 
hanya menimbulkan luka sosial, tetapi juga berpotensi memecah belah kesatuan nasional jika 
tidak segera mendapatkan perhatian dan penanganan yang serius. 
 
Ketidakpedulian masyarakat terhadap keberagaman juga menjadi masalah serius yang 
membuka ruang bagi timbulnya konflik horizontal. Sikap apatis dan acuh tak acuh ini seringkali 
diperparah oleh minimnya pengetahuan dan kesadaran mengenai pentingnya menjaga 
kebhinekaan sebagai modal sosial bangsa (Kusnoto, 2017). Kondisi sosial ini diperparah oleh 
faktor globalisasi dan perkembangan media sosial yang terkadang menyebarkan narasi-narasi 
eksklusif dan intoleran. 
 
Di lingkungan sekolah sendiri, berbagai konflik sosial seperti bullying, perpecahan kelompok, 
dan pertikaian akibat perbedaan latar belakang tetap terjadi dan menjadi tantangan besar bagi 
upaya harmonisasi sosial. Kasus-kasus tersebut menunjukkan masih adanya kekurangan 
dalam proses internalisasi nilai-nilai harmonisasi sosial melalui pendidikan kewarganegaraan 
dan pembelajaran karakter yang efektif (Istianah et al., 2023). Oleh karena itu, belum 
optimalnya internalisasi nilai harmonisasi sosial melalui pendidikan kewarganegaraan 
menimbulkan masalah serius yang jika dibiarkan dapat memicu perpecahan, mengancam 
persatuan dan kesatuan bangsa, serta memicu integrasi sosial yang sudah dirintis secara 
panjang lebar selama ini. 
 
Permasalahan ini berpotensi mengancam integrasi nasional dan menciptakan ketegangan 
sosial yang dapat menghambat pembangunan dan kemajuan bangsa. Kondisi ini juga 
menampilkan risiko peningkatan konflik horizontal yang merugikan stabilitas sosial. Sehingga, 
penguatan pendidikan kewarganegaraan sebagai harmonisasi pendidikan sosial menjadi 
sangat penting untuk membekali peserta didik dengan pengetahuan, sikap, dan keterampilan 
dalam membangun persatuan dan kesatuan di tengah dinamika sosial yang kompleks. Hal ini 
menjadi kunci dalam menjaga keutuhan NKRI dan mewujudkan masyarakat yang adil, 
makmur, serta damai (Istianah et al., 2023). 
 
Penelitian terdahulu dan kajian ilmiah menunjukkan bahwa pendidikan kewarganegaraan 
berperan efektif dalam menumbuhkan sikap toleransi dan meningkatkan kohesi sosial. Namun 
demikian, masih diperlukan pendekatan yang lebih kontekstual dan inovatif agar nilai-nilai 
harmonisasi sosial dapat diinternalisasikan secara menyeluruh kepada peserta didik. Penelitian 
ini menunjukkan pendekatan baru yang mengintegrasikan pendidikan kewarganegaraan 
dengan prinsip-prinsip harmonisasi pendidikan sosial secara komprehensif dan aplikatif, fokus 
pada pembentukan karakter dan moral peserta didik (Juliani & Bastian, 2021). Peneliti 



Pendidikan Kewarganegaraan sebagai Pendidikan Harmonisasi Sosial 
 

Jurnal Soshum Insentif – 117 

bertujuan mengisi kekosongan tersebut dengan mengembangkan model pembelajaran yang 
adaptif dan efektif dalam membentuk sikap toleran dan harmonis siswa, sekaligus memberikan 
strategi konkret bagi pendidik dan pemangku kepentingan dalam mengatasi tantangan sosial 
yang kompleks. 
 

2. METODE PENELITIAN 
Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi literatur (library research) 
dengan pendekatan kualitatif deskriptif. Metode ini dilakukan dengan menelaah dan 
menganalisis berbagai sumber tertulis seperti buku, jurnal, artikel ilmiah, dan dokumen relevan 
yang berkaitan dengan topik penelitian untuk mendapatkan gambaran mendalam dan 
komprehensif mengenai fenomena yang diteliti. Pendekatan penelitian yang digunakan 
bersifat kualitatif dengan analisis deskriptif yang bertujuan menguraikan serta memahami 
konsep-konsep, teori-teori, dan hasil-hasil penelitian terdahulu secara sistematis. Pendekatan 
ini menekankan pada interpretasi isi literatur dan penyajian hasil temuan secara naratif. 
Populasi dalam penelitian ini adalah seluruh literatur ilmiah yang relevan dan kredibel 
mengenai topik penelitian. Sampel literatur dipilih secara purposive dan sistematis dengan 
mempertimbangkan relevansi, kualitas, dan keterbaruan sumber agar memberikan informasi 
yang valid dan representatif untuk mendukung analisis. Instrumen pengumpulan data yang 
digunakan berupa lembar pencatatan atau template ringkasan yang digunakan untuk 
mendokumentasikan informasi penting dari setiap literatur, yang mencakup teori, hasil 
penelitian, serta argumentasi utama yang mendukung pemahaman terhadap topik. Teknik 
pengumpulan data dilakukan melalui pencarian literatur dengan kata kunci spesifik di berbagai 
database akademik dan perpustakaan digital. Proses pengumpulan data diikuti dengan seleksi 
literatur berdasarkan kriteria inklusi dan eksklusi untuk memastikan kualitas dan relevansi 
sumber yang digunakan. Analisis data dalam penelitian ini menggunakan teknik analisis isi 
(content analysis) dan analisis tematik. Analisis ini bertujuan mengidentifikasi tema utama, 
pola, dan hubungan antar konsep penting yang terkandung dalam literatur untuk 
mengembangkan kerangka pemahaman yang utuh mengenai topik yang diteliti. Tahapan 
penelitian meliputi penentuan topik dan rumusan masalah, penentuan kriteria literatur yang 
dijadikan sampel, pengumpulan dan penyaringan literatur berdasarkan relevansi dan kualitas, 
analisis isi literatur untuk mengidentifikasi tema-tema penting, serta penyusunan laporan hasil 
studi literatur yang sistematis dan terstruktur. 
 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 
Keberagaman dalam konteks kehidupan sosial global merupakan komponen penting dalam 
pembentukan karakter siswa pada pembelajaran abad ke-21 yang berfokus pada nilai-nilai 
harmonisasi (Istianah et al., 2024). Melalui pengenalan dan penghayatan terhadap 
keberagaman budaya, agama, bahasa, dan pengalaman hidup, peserta didik diharapkan 
mampu membangun sikap saling menghargai dan menghargai dalam berbagai situasi sosial 
(Dewi & Ulfiah, 2021). Pendekatan ini tidak hanya memperkuat identitas kebangsaan, tetapi 
juga menumbuhkan kesadaran akan pentingnya perdamaian dan keadilan sosial di tengah 
dinamika global. Tujuan utamanya adalah menumbuhkan kemampuan berpikir kritis, empati, 
dan keterampilan sosial untuk mencari solusi terhadap berbagai permasalahan yang muncul 
di masyarakat, sehingga gangguan dapat diselesaikan dan diselesaikan secara konstruktif. 
 
Pengembangan strategi pendidikan multikultural dalam pembelajaran PKn menjadi hal yang 
sangat penting sebagai upaya untuk mewujudkan perdamaian dan meningkatkan 
keharmonisan sosial di lingkungan terkecil, khususnya sekolah dan masyarakat (Dwi & 
Muhammad, 2024). Pembelajaran PKn berperan strategis dalam membentuk karakter dan 
kesadaran peserta didik terhadap nilai-nilai persahabatan serta semangat kebersamaan dalam 
keberagaman. Dalam konteks ini, strategi pendidikan multikultural tidak hanya diarahkan pada 



Fadhilah Aini, dkk 
 

Jurnal Soshum Insentif – 118 

pemahaman kognitif terhadap perbedaan budaya, tetapi juga pada pengembangan sikap 
toleran, empati, dan kemampuan untuk membangun komunikasi lintas budaya yang harmonis. 
Melalui implementasi pembelajaran yang berorientasi multikultural, peserta didik diharapkan 
berkembang menjadi warga negara yang terbuka dan berpikir kritis terhadap berbagai isu 
sosial di sekitarnya (Agatha, 2019). Mereka dilatih untuk terampil dalam mengidentifikasi, 
memahami, dan mencari solusi terhadap berbagai permasalahan seperti kekerasan, 
diskriminasi, serta tindakan perundungan yang sering terjadi di sekolah. Dengan demikian, 
pendidikan PKn berfungsi bukan hanya sebagai sarana transfer pengetahuan 
kewarganegaraan, tetapi juga sebagai wahana pembentukan karakter sosial yang 
berkeadaban dan berkeadilan. 
 
Selain itu, berbagai penerapan model pembelajaran yang berbasis pada nilai-nilai kearifan 
lokal menjadi strategi efektif dalam mewujudkan pendidikan multikultural yang kontekstual. 
Melalui pendekatan ini, siswa tidak hanya diajak mengenal budaya lokal, tetapi juga 
memahami bahwa keberagaman merupakan kekayaan bangsa yang perlu dijaga dan 
dihormati. Nilai-nilai budaya setempat, seperti gotong royong, musyawarah, dan solidaritas 
sosial, dapat dijadikan contoh nyata dalam mengembangkan sikap saling menghargai dan 
memperkuat persatuan bangsa di tengah keberagaman. Proses inkulturasi pendidikan 
multikultural di sekolah seharusnya dimulai dari perencanaan kurikulum yang memuat secara 
eksplisit nilai-nilai multikultural dalam setiap materi PKn (Mazid & Suharno, 2019). 
Kurikulum perlu dirancang sedemikian rupa agar mampu menanamkan kesadaran bahwa 
perbedaan bukan menjadi sumber konflik, melainkan sumber inspirasi untuk membangun 
masyarakat yang damai. Guru PKn memiliki peran penting dalam menginternalisasi nilai-nilai 
tersebut melalui praktik pembelajaran yang reflektif, dialogis, dan berbasis pengalaman siswa 
(Abdul & Saini, 2025). Dengan demikian, pendidikan PKn yang berbasis multikultural dapat 
menjadi instrumen efektif dalam membangun budaya damai, memperkuat kohesi sosial, serta 
menyiapkan generasi muda yang mampu hidup berdampingan dalam keberagaman dengan 
rasa saling hormat dan tanggung jawab bersama. 
 
Konstruksi Pendidikan Kewarganegaraan (PKn) memiliki peran strategis dalam memahami 
esensi warga negara muda yang beradab, beridentitas nasional, dan berorientasi pada nilai-
nilai kemanusiaan universal. Dalam konteks pendidikan abad ke-21 yang mencerminkan 
dinamika global dan kompleksitas sosial, PKn perlu dikonstruksi sebagai pendidikan yang 
relevan dengan isu-isu perdamaian, keadilan sosial, serta kebhinekaan. Artinya, PKn bukan 
sekedar mengajarkan norma dan peraturan kewarganegaraan, tetapi harus membangun 
kesadaran kritis peserta didik terhadap pentingnya hidup berdampingan secara damai dan 
menghargai perbedaan (Darmawan et al., 2025). Untuk mewujudkan hal tersebut, materi 
pembelajaran PKn perlu diarahkan agar mampu merangsang perubahan karakter peserta didik 
menuju pribadi yang berwatak baik dan bertanggung jawab sebagai warga negara. Pendidikan 
tidak cukup hanya menekankan aspek pengetahuan tentang kewarganegaraan, tetapi juga 
harus menumbuhkan kepekaan moral dan sosial yang menjadi landasan utama kehidupan 
beradab (Iswanda & Dewi, 2021). Proses ini melibatkan pembelajaran yang reflektif, 
dialogis, dan partisipatif sehingga siswa mampu menginternalisasi nilai-nilai kewarganegaraan 
secara mendalam dan kontekstual. 
 
Elemen pokok dalam pengajaran PKn mencakup tiga domain utama, yaitu pengetahuan 
kewarganegaraan, keterampilan kewarganegaraan, dan sikap atau watak kewarganegaraan 
(Anggriana & Apiek, 2023). Ilmu pengetahuan yang berkaitan dengan pemahaman 
terhadap prinsip, sistem, serta nilai-nilai dasar kehidupan bernegara yang menempati ranah 
kognitif. Keterampilan kewarganegaraan meliputi kemampuan untuk berpartisipasi aktif dalam 
kehidupan publik, berpikir kritis terhadap kebijakan publik, serta berkomunikasi dan 



Pendidikan Kewarganegaraan sebagai Pendidikan Harmonisasi Sosial 
 

Jurnal Soshum Insentif – 119 

berkolaborasi secara konstruktif, elemen ini termasuk dalam ranah psikomotorik (Ismail et 
al., 2024). Sementara itu, sikap atau watak bawah sadar menguasai ranah afektif yang 
berhubungan dengan pembentukan karakter, tanggung jawab, dan komitmen terhadap nilai-
nilai demokrasi serta perdamaian. Keterpaduan antara ranah ketiga tersebut menjadi inti dari 
konstruksi pendidikan PKn yang bermakna. Melalui integrasi kognitif, psikomotorik, dan afektif 
secara seimbang, PKn dapat melahirkan generasi muda yang tidak hanya cerdas secara 
intelektual, tetapi juga memiliki kepekaan sosial dan moral yang tinggi. Dengan demikian, 
konstruksi PKn yang berbasis pada nilai-nilai perdamaian dan kebhinekaan diharapkan mampu 
melahirkan warga negara muda yang berkarakter, kritis, serta mampu menjadi agen 
perubahan dalam masyarakat yang multikultural. 
 
Dalam masyarakat yang semakin kompleks, keberagaman praktik bahasa, agama, dan budaya 
menjadi tantangan sekaligus peluang dalam dunia pendidikan. Kondisi ini menuntut para 
pendidik untuk memiliki pemahaman komprehensif mengenai kebijakan pendidikan yang 
terkait dengan nilai-nilai multikultural, serta kemampuan untuk mengimplementasikannya 
dalam proses pembelajaran di sekolah. Keterlibatan aktif pendidik dalam memahami dan 
mengadaptasi dokumen kebijakan pendidikan menunjukkan adanya mandat normatif yang 
kuat untuk mengintegrasikan prinsip-prinsip pendidikan multikultural ke dalam setiap aspek 
pengajaran (Widya et al., 2003). Mandat tersebut mengandung makna bahwa pendidikan 
Kewarganegaraan (PKn) harus dilandasi oleh upaya sadar untuk menanamkan nilai-nilai yang 
diberikan terhadap keberagaman, toleransi, serta kemampuan berinteraksi positif 
antarbudaya. Integrasi pendidikan multikultural ke dalam PKn tidak sekedar menjadi respon 
terhadap tantangan pluralitas masyarakat, melainkan juga sebagai strategi proaktif dalam 
membangun identitas nasional yang inklusif dan berkeadaban (Nasution et al., 2025). Guru 
sebagai fasilitator memiliki peran sentral untuk memastikan bahwa materi pembelajaran PKn 
mewujudkan nilai-nilai multikultural secara nyata melalui pendekatan pedagogik yang 
demokratis dan dialogis. 
 
Secara keseluruhan, konstruksi PKn yang berlandaskan nilai-nilai multikultural diharapkan 
mampu memberikan kontribusi signifikan dalam menciptakan lingkungan sekolah yang damai 
dan harmonis. Hal ini diwujudkan melalui pembelajaran yang mempromosikan pemahaman 
lintas budaya, mengajarkan resolusi secara konflik damai, serta menanamkan pentingnya 
partisipasi aktif dalam kehidupan sosial masyarakat majemuk. Pendidikan multikultural 
berbasis kearifan lokal tidak hanya memberikan transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga 
menanamkan nilai-nilai luhur yang menjadi landasan terbentuknya kohesi sosial dalam 
keberagaman. 
 
Upaya menciptakan sekolah yang berlandaskan pendidikan yang tentram perlu segera 
diwujudkan melalui langkah-langkah strategi yang fokus pada penguatan nilai dan budaya 
damai. Kesadaran global tentang pentingnya pendidikan yang berorientasi pada perdamaian 
semakin meningkat seiring dengan munculnya berbagai konflik sosial, politik, dan budaya di 
berbagai belahan dunia. Pendidikan ketenangan menjadi salah satu respon paling humanis 
terhadap kondisi pasca-konflik, karena berfungsi tidak hanya untuk memulihkan keadaan 
masyarakat yang trauma, tetapi juga membangun sistem pendidikan yang menanamkan nilai-
nilai toleransi, empati, dan keadilan sejak dini. Dalam konteks ini, PBB melalui lembaga-
lembaga seperti UNICEF dan UNESCO telah mengembangkan paradigma pendidikan 
perdamaian sebagai sarana membantu masyarakat mencapai stabilitas sosial dan emosional. 
(Istianah et al., 2023) menegaskan bahwa pendidikan perdamaian berperan penting dalam 
mengembalikan komunitas sekolah menuju suasana yang aman, inklusif, dan bebas 
kekerasan, sehingga sekolah dapat menjadi ruang yang kondusif untuk pertumbuhan karakter 
dan moral peserta didik. 



Fadhilah Aini, dkk 
 

Jurnal Soshum Insentif – 120 

 
Analisis terhadap dinamika konflik dan upaya mewujudkan perdamaian dapat ditinjau dari 
berbagai perspektif keilmuan, politik, ekonomi, budaya, dan sosial, yang semuanya saling 
melengkapi dalam memahami akar permasalahan. Perspektif multidisipliner ini memperkaya 
pendekatan pendidikan kedamaian agar tidak hanya fokus pada penanganan gejala konflik, 
tetapi juga penyelesaian akar penyebabnya secara berkelanjutan. Menurut Susetyo dan rekan 
(2022), keberhasilan terlaksananya pendidikan kedamaian di sekolah tidak terlepas dari 
keseimbangan antara dua aspek utama: pembangunan lingkungan yang aman dan pelatihan 
kompetensi sosial peserta didik (Abidin & Ismail, 2014). Mewujudkan sekolah yang bebas 
dari tindakan kekerasan merupakan langkah awal yang penting, namun lebih jauh dari itu, 
kedamaian pendidikan juga harus menumbuhkan kemampuan berpikir kritis terhadap konflik, 
keterampilan resolusi damai, serta komitmen terhadap nilai keadilan sosial. 
 
Iklim sekolah yang positif merupakan faktor kunci dalam mendorong seluruh peserta didik dan 
tenaga pendidik merasa menjadi bagian integral dari komunitas sekolah serta termotivasi 
untuk secara aktif berkontribusi menjaga kondisi sekolah tetap kondusif dan harmonis (Deya 
& Novianty, 2025). Penelitian terkini menunjukkan bahwa pendidik dapat menciptakan 
ruang kelas yang ramah dan inklusif melalui berbagai langkah preventif dan korektif untuk 
menjamin kesejahteraan emosional dan sosial peserta didik. Dalam upaya mewujudkan 
sekolah ramah anak, penerapan langkah-langkah pencegahan sangat penting dan harus 
diarahkan pada dua hal utama, yaitu (a) pemberian arahan yang jelas mengenai perilaku yang 
diharapkan dan nilai-nilai yang harus dijunjung tinggi, serta (b) penetapan prosedur dan 
aturan yang efektif guna menciptakan lingkungan sekolah yang aman, tenang, dan bebas dari 
kekerasan. Sebagai bagian dari perbaikan strategi, siswa yang terdampak oleh kejadian yang 
terjadi atau konflik di sekolah dapat memperoleh dukungan layanan konseling yang 
komprehensif. Dalam peranannya, konselor bertindak multifungsi, tidak hanya sekedar 
memberikan dukungan psikologis, tetapi juga sebagai mediator yang membantu konflik 
menengahi, mengamati dinamika sosial di sekolah, mengkomunikasikan kebutuhan peserta 
didik kepada pihak terkait, serta bernegosiasi untuk menemukan solusi damai yang 
berkelanjutan. Peran ini sangat krusial dalam menjaga keseimbangan dan keharmonisan di 
lingkungan sekolah (Abidin & Ismail, 2014). Lebih jauh lagi, penting untuk 
mengintegrasikan strategi pendidikan keberagaman khususnya dalam pembelajaran 
Pendidikan Kewarganegaraan (PKn), sebagai upaya strategi untuk menanamkan nilai-nilai 
toleransi, saling menghormati, dan rasa kebersamaan di antara peserta didik. Pendekatan ini 
menjadi langkah krusial dalam mewujudkan perdamaian serta memperkuat keharmonisan 
sosial, tidak hanya di lingkungan sekolah, tetapi juga pada masyarakat yang lebih luas. 
 
Pendidikan kebhinekaan dapat diintegrasikan secara efektif dalam pembelajaran Pendidikan 
Kewarganegaraan (PKn) sebagai salah satu strategi utama untuk mewujudkan sekolah yang 
damai dan inklusif. Dalam konteks pembelajaran PKn, penanaman nilai-nilai kebhinekaan 
bukan hanya sekedar pengenalan keberagaman, tetapi juga pengembangan sikap saling 
menghormati, toleransi, dan pengakuan terhadap perbedaan budaya, suku, agama, dan 
bahasa yang ada di Indonesia (Kusdiani & Tirtoni, 2025). Pengembangan model 
pembelajaran yang aplikatif dan kontekstual sangat diperlukan agar nilai-nilai kebhinekaan 
dapat diterima dan dipraktikkan oleh siswa secara nyata dalam kehidupan sehari-hari. Model 
pembelajaran ini harus mampu menciptakan lingkungan pendidikan yang inklusif dan 
harmonis, sehingga setiap peserta didik merasa dihargai dan mampu berkontribusi secara 
positif dalam dinamika sosial di sekolah maupun masyarakat luas. 
 
Upaya peningkatan kualitas pendidikan kebhinekaan di Indonesia diharapkan dapat menjadi 
acuan penting bagi para pendidik dan pembuat kebijakan dalam merancang program serta 



Pendidikan Kewarganegaraan sebagai Pendidikan Harmonisasi Sosial 
 

Jurnal Soshum Insentif – 121 

kebijakan pendidikan yang mendukung terciptanya masyarakat Indonesia yang harmonis 
dalam keberagaman (Abidin & Ismail, 2014). Pendidikan kebhinekaan memiliki peran 
krusial dalam membentuk karakter siswa yang toleran, inklusif, dan menghargai perbedaan, 
sehingga mereka mampu hidup berdampingan secara damai serta berinteraksi secara 
konstruktif dengan berbagai kelompok masyarakat dengan latar belakang berbeda. 
 
Mata pelajaran Pendidikan Kewarganegaraan (PKn) memiliki peran strategis dalam 
menanamkan nilai-nilai kebhinekaan kepada peserta didik. Melalui pembelajaran PKn, siswa 
tidak hanya diberikan pemahaman tentang hak dan kewajiban sebagai warga negara yang 
baik, tetapi juga dibekali dengan kesadaran akan pentingnya hidup berdampingan secara 
damai dalam masyarakat yang majemuk. PKn menjadi sarana penting untuk membentuk 
karakter bangsa yang inklusif dan toleran terhadap perbedaan, sehingga siswa mampu 
menghargai keragaman budaya, suku, agama, dan pandangan yang ada di lingkungan 
sosialnya (Ni et al., 2024). Selain itu, melalui mata pelajaran tersebut, siswa diajak untuk 
menginternalisasi nilai-nilai sosial seperti saling menghormati, empati, dan kerja sama, yang 
merupakan kunci utama dalam menjaga keharmonisan sosial dalam konteks kebhinekaan. 
Dengan demikian, PKn berperan sebagai landasan pendidikan yang mendorong terwujudnya 
masyarakat yang harmonis dan damai, serta mempersiapkan generasi muda untuk 
berkontribusi positif dalam menjaga keutuhan negara kesatuan Republik Indonesia. 
 
Menurut Desain Induk Pembangunan Karakter Bangsa, karakter bangsa merupakan kualitas 
perilaku kolektif yang keunikan menampilkan dan identitas kebangsaan Indonesia (Juliani & 
Bastian, 2021). Hal ini tercermin dalam kesadaran, pemahaman, rasa, karsa, serta perilaku 
dalam kehidupan berbangsa dan bernegara yang muncul sebagai hasil dari proses pengolahan 
potensi pikir, hati, rasa, karsa, dan raga individu atau kelompok. Dengan demikian, 
pembangunan karakter bangsa bukan sekedar upaya membentuk perilaku moral, tetapi juga 
proses menyeluruh yang mencakup aspek spiritual, intelektual, sosial, dan jasmani yang saling 
berkaitan untuk menghasilkan manusia Indonesia berjiwa Pancasila. 
 
Individu yang memiliki jiwa Pancasila adalah mereka yang menghayati dan mengamalkan nilai-
nilai luhur bangsa dalam kehidupan nyata. Nilai-nilai tersebut bersumber dari empat dimensi 
pembentuk karakter, yaitu olah hati, olah pikir, olah raga, serta olah rasa dan karsa, yang 
saling melengkapi satu sama lain (Juliani & Bastian, 2021). Olah hati mencerminkan nilai-
nilai keimanan dan ketakwaan kepada Tuhan Yang Maha Esa, kejujuran, amanah, keadilan, 
kedisiplinan, tanggung jawab, empati, keberanian mengambil risiko, pantang menyerah, rela 
berkorban, serta semangat patriotik. Olah pikir menandai kecerdasan, kemampuan berpikir 
kritis, kreativitas, inovasi, rasa ingin tahu, produktivitas, orientasi pada ilmu pengetahuan dan 
teknologi, serta kemampuan reflektif dalam melihat pengalaman hidup. 
 
Sementara itu, olahraga menggambarkan pembentukan karakter melalui kebugaran fisik dan 
kedisiplinan diri sehingga terwujud pribadi yang sehat, bersih, sportif, tangguh, andal, berdaya 
tahan, bersahabat, kooperatif, kompetitif, ceria, dan gigih. Adapun olah rasa dan karsa 
menjadi landasan penting bagi terciptanya nilai-nilai kemanusiaan, kebersamaan, gotong 
royong, saling menghormati, toleransi, sikap nasionalis, kepedulian sosial, keterbukaan 
terhadap dunia (kosmopolit), pengutamaan kepentingan umum, cinta tanah air, kebanggaan 
terhadap bahasa dan produk Indonesia, dinamisitas, kerja keras, dan etos kerja yang tinggi. 
 
Dasim Budimansyah (dalam Sulistyarini, 2015) menyatakan bahwa pendidikan 
kewarganegaraan diartikan sebagai kontribusi pendidikan terhadap perkembangan 
karakteristik yang menandai sebagai kontribusi pendidikan terhadap perkembangan 
karakteristik yang menandai sebagai warga negara. Ada tiga peran PKn menurut Dasim 



Fadhilah Aini, dkk 
 

Jurnal Soshum Insentif – 122 

Budimansyah, pertama, berdasarkan pendekatan psycho pedagogical development yakni PKn 
sebagai program kurikuler di lembaga pendidikan formal (sekolah/perguruan tinggi), maupun 
non formal (luar sekolah), yang berperan sebagai instrument pemuliaan dan pemberdayaan 
anak dan pemuda sesuai potensinya agar menjadi warga negara yang baik dan cerdas (smart 
and good citizen). Kedua, berdasarkan pendekatan socio-cultural development yakni PKn 
sebagai gerakan sosio-kultural kewarganegaraan yang berperan sebagai aktualisasi diri warga 
negara, baik secara perorangan maupun kelompok sesuai dengan hak, kewajiban, dan konteks 
sosial budayanya, melalui partisipasi aktif secara cerdas dan bertanggung jawab. Ketiga, 
berdasarkan pendekatan socio political intervention yakni PKn sebagai program pendidikan 
politik kebangsaan bagi para penyelenggara Negara, anggota dan pimpinan organisasi sosial 
dan organisasi politik yang dikemas dalam berbagai bentuk pembinaan pengetahuan 
kewarganegaraan (civic knowledge), kecakapan kewarganegaraan (civic skills), dan kebajikan 
kewarganegaraan (civic disposition). 
 
Pendidikan moral merupakan landasan fundamental dalam pembentukan karakter dan 
menginternalisasi nilai-nilai yang esensial bagi terciptanya kehidupan sosial yang harmonis. 
Dalam ranah sosial, harmonisasi tidak sekedar dimaknai sebagai ketiadaan konflik, melainkan 
sebagai suatu kondisi dinamis yang mencerminkan persatuan, dihargai terhadap 
keberagaman, serta terwujudnya kesejahteraan bersama di dalam masyarakat. Oleh karena 
itu, moral pendidikan memiliki peran strategis dalam membimbing individu untuk mencapai 
kesadaran sosial yang lebih tinggi, di mana nilai-nilai kemanusiaan, keadilan, dan tanggung 
jawab sosial menjadi dasar dalam setiap tindakan dan interaksi. Pendidikan moral tidak hanya 
terfokus pada sinkronisasi norma dan aturan perilaku, tetapi juga mencakup proses pelatihan 
kepribadian yang utuh melalui pengembangan dimensi kognitif, afektif, dan konatif. Melalui 
proses pendidikan yang menyentuh akal budi dan hati nurani, individu diarahkan untuk berpikir 
etis, berempati terhadap sesama, serta berperilaku berdasarkan integritas dan komitmen 
terhadap nilai-nilai universal (Juliani & Bastian, 2021). Dengan demikian, moral pendidikan 
berfungsi sebagai sarana transformasi sosial yang mampu menumbuhkan kesadaran kolektif 
akan pentingnya hidup berdampingan secara damai di tengah berbagai perbedaan. Selain itu, 
moral pendidikan berperan dalam menanamkan nilai tanggung jawab, kejujuran, disiplin, 
solidaritas, dan kepedulian sosial yang menjadi landasan bagi terbentuknya warga negara 
yang sadar akan hak dan kewajibannya. Melalui pengajaran yang menekankan aspek empati 
dan etika, peserta didik dibimbing untuk memahami makna sejati dari kehidupan 
bermasyarakat yang berkeadaban. Pada akhirnya, pendidikan moral tidak hanya melahirkan 
individu yang bermoral tinggi, tetapi juga menciptakan tatanan masyarakat yang berkarakter, 
adil, dan harmonis, sejalan dengan cita-cita bangsa untuk mewujudkan kehidupan berbangsa 
dan bernegara yang berlandaskan nilai-nilai kemanusiaan dan kesejahteraan bersama 
(Kusnoto, 2017). 
 
Pendidikan moral memberikan kontribusi yang sangat penting dalam membangun kesadaran 
multikultural di tengah masyarakat yang semakin beragam. Dengan menanamkan nilai-nilai 
universal seperti toleransi, penghargaan terhadap perbedaan budaya dan keyakinan, 
pendidikan moral membuka kapasitas pemahaman individu terhadap keberagaman yang ada 
di sekitarnya. Proses pembelajaran moral tidak hanya mengajarkan norma-norma perilaku, 
tetapi juga mengembangkan sikap inklusif yang memperkuat penerimaan dan perayaan atas 
keanekaragaman budaya dan sosial. Melalui pendidikan moral, individu diperlengkapi dengan 
keterampilan komunikasi yang efektif serta kemampuan untuk menyelesaikan konflik secara 
konstruktif dan tanpa kekerasan. Kemampuan ini sangat penting dalam menciptakan dialog 
yang terbuka dan jujur, sehingga memungkinkan terjadinya pemahaman yang lebih mendalam 
antar kelompok yang berbeda latar belakang. Dengan demikian, moral pendidikan tidak hanya 
berperan dalam membentuk karakter individu, tetapi juga menjadi mediator dalam 



Pendidikan Kewarganegaraan sebagai Pendidikan Harmonisasi Sosial 
 

Jurnal Soshum Insentif – 123 

pengelolaan konflik sosial yang sehat dan harmonis. Lebih jauh lagi, pendidikan moral tidak 
terbatas pada ruang kelas semata, melainkan berkolaborasi melalui keterlibatan masyarakat 
secara luas. Melalui berbagai kegiatan sosial, proyek kemanusiaan, dan sinergi antara sekolah, 
keluarga, dan komunitas, pendidikan moral menciptakan jaringan kolaboratif yang 
menguatkan nilai-nilai kebersamaan dan tanggung jawab sosial. Pendekatan ini menjadikan 
pendidikan moral sebagai instrumen strategi untuk mengembangkan kesadaran multikultural 
sekaligus memperkokoh harmonisasi sosial di lingkungan masyarakat yang pluralistik 
(Kusnoto, 2017). 
 
Jurnal ini juga membahas berbagai tantangan yang muncul dalam pelaksanaan pendidikan 
moral sebagai upaya mewujudkan harmonisasi sosial di tengah kompleksitas masyarakat 
modern. Salah satu tantangan utama adalah batasan kurikulum yang masih belum sepenuhnya 
mengakomodasi adaptasi nilai-nilai moral secara menyeluruh dan kontekstual sesuai dengan 
dinamika sosial yang ada. Kurikulum yang lebih berorientasi pada aspek kognitif tanpa 
dukungan penguatan nilai afektif dan sosial berpotensi menghambat pembentukan karakter 
yang integratif dan bertanggung jawab. Selain itu, peran media sosial juga menjadi tantangan 
sekaligus peluang dalam pendidikan moral. Media sosial sering kali menyajikan informasi yang 
beragam dan tidak selalu mendukung nilai-nilai luhur, sehingga membutuhkan kemampuan 
literasi digital dan etika bermedia yang kuat untuk menyaring dampak negatifnya. Di pihak 
lain, media sosial juga dapat dimanfaatkan sebagai sarana efektif untuk menyebarkan nilai 
moral dan edukasi yang inklusif serta mendorong dialog antarwarga yang beragam. 
 
Lebih jauh lagi, peran keluarga tetap menjadi pondasi utama dalam terbentuknya nilai-nilai 
moral sejak dini. Namun tidak semua keluarga mampu menjalankan fungsi ini secara optimal 
akibat berbagai faktor sosial dan ekonomi, sehingga diperlukan sinergi antara sekolah, 
keluarga, dan masyarakat untuk mendukung proses pendidikan moral yang komprehensif 
(Abidin & Ismail, 2014). Dalam menghadapi berbagai hambatan tersebut, solusi yang dapat 
ditempuh antara lain adalah pengembangan kurikulum yang holistik dengan integrasi karakter 
pendidikan yang menyeimbangkan aspek kognitif, afektif, dan psikomotor. Peningkatan literasi 
digital dan edukasi etika bermedia bagi seluruh lapisan masyarakat juga menjadi langkah 
strategis dalam menghadapi dampak media sosial. Selain itu, penguatan sinergi antara 
keluarga, sekolah, dan komunitas melalui program kolaboratif serta kegiatan sosial yang 
mendukung keterlibatan aktif warga menjadi kunci keberhasilan pendidikan moral. Dengan 
menggabungkan nilai-nilai moral, kemampuan komunikasi yang efektif, dan keterlibatan 
komunitas secara luas, moral pendidikan memiliki potensi besar untuk memainkan peran 
sentral dalam menciptakan masyarakat yang harmonis (Iswanda & Dewi, 2021). Kesadaran 
sosial yang tinggi dan dianugerahi nilai-nilai kemanusiaan pada akhirnya akan memperkokoh 
fondasi harmonisasi sosial di seluruh lapisan masyarakat.  

 
4. KESIMPULAN 

Pendidikan Kewarganegaraan (PKn) memiliki peran strategis sebagai harmonisasi pendidikan 
sosial yang bertujuan membentuk karakter warga negara yang toleran, inklusif, dan mampu 
hidup berdampingan dalam keberagaman Indonesia yang kaya akan suku, agama, ras, dan 
golongan. Melalui pendekatan multikultural, PKn tidak hanya mengajarkan pengetahuan 
tentang kewarganegaraan, tetapi juga menanamkan nilai-nilai toleransi, solidaritas, rasa 
hormat, dan penghargaan terhadap perbedaan yang menjadi modal utama membangun 
persatuan dan kesatuan bangsa. Keberhasilan pendidikan kewarganegaraan dalam 
membangun harmonisasi sosial memerlukan integrasi tiga ranah utama, yaitu kognitif, afektif, 
dan psikomotorik, agar peserta didik tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki 
kepekaan sosial dan moral yang tinggi. Kurikulum yang berorientasi pada nilai-nilai 
kebhinekaan dan perdamaian, serta penerapan model pembelajaran yang kontekstual berbasis 



Fadhilah Aini, dkk 
 

Jurnal Soshum Insentif – 124 

kearifan lokal, dapat mendorong siswa memahami keberagaman sebagai kekayaan yang harus 
dijaga. Meski terdapat tantangan seperti intoleransi, diskriminasi, dan pengaruh negatif media 
sosial, penguatan pendidikan kewarganegaraan sebagai wahana internalisasi nilai harmonisasi 
sosial tetap menjadi kunci utama dalam mencegah konflik sosial dan memperkuat integrasi 
nasional. Peran aktif guru, keluarga, dan masyarakat sangat penting untuk menciptakan 
lingkungan belajar yang inklusif, aman, dan damai, sehingga sekolah menjadi ruang yang 
kondusif untuk membentuk generasi muda yang berkarakter dan mampu menjadi agen 
perubahan sosial. Dengan demikian, pendidikan kewarganegaraan sebagai pendidikan 
harmonisasi sosial tidak hanya berkontribusi pada pembelajaran akademik, tetapi juga pada 
pembangunan karakter bangsa yang beradab, berkeadilan, dan berorientasi pada perdamaian 
sosial demi terciptanya masyarakat Indonesia yang harmonis dan damai. 

 
5. DAFTAR RUJUKAN 

 
Abdul, M., & Saini. (2025). Transformasi Pembelajaran Agama Islam Berbasis Nilai Sosial Di 

Era Global. 7(1), 252–266. https://doi.org/https://doi.org/10.37567/cbjis.v7i1.4119 
Abidin, Z., & Ismail, T. (2014). Pembangunan pendidikan perdamaian dari sekolah: 

Pendekatan gerakan sosial. Suhuf, 187–206. 
Agatha, K. (2019). Penguatan Pendidikan Kewarganegaraan Perguruan Tinggi, Persekolahan, 

dan Kemasyarakatan Di Era Disru psi. Prosiding Seminar Nasional Pendidikan 
Kewarganegaraan, 36. 

Anggriana, M., & Apiek, G. (2023). Analisis kompetensi kewarganegaraan dalam kurikulum 
2013 dengan kurikulum merdeka mata pelajaran pendidikan kewarganegaraan pada 
tingkat sekolah dasar. 2(3), 10267–10285. 

Darmawan, C., Moh, W. K., Sapriya, S., & Syaifullah, S. (2025). Analisis Model Literasi 
Kewarganegaraan Dalam Membentuk Karakter Bangsa Peserta Didik. 10, 120–135. 
https://doi.org/https://doi.org/10.22219/jch.v10i1.40984 

Dewi, D. A., & Ulfiah, Z. (2021). Peranan pendidikan kewarganegaraan terhadap 
pembangunan karakter bangsa. 9(2), 499–506. 

Deya, R. H. A., & Novianty, D. (2025). Peran Budaya Sekolah dan Iklim Belajar dalam 
Meningkatkan Mutu Pendidikan: Studi Kualitatif di SDN 10 Bongomeme. Jurnal Inovasi 
Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia, 2, 36–43. 
https://doi.org/https://doi.org/10.31004/hdcffv58 

Dwi, N., & Muhammad, F. M. (2024). Implementasi pendidikan multikultural dalam pkn untuk 
menumbuhkan toleransi dan nasionalisme siswa sekolah dasar. 5(2), 92–101. 
https://doi.org/https://doi.org/10.51875/jispe.v5i02.536 

Ismail, M., Basariah, B., & Dahlan, D. (2024). Implementasi Citizenship Education di Perguruan 
Tinggi. 9, 741–748. https://doi.org/10.29303/jipp.v9i1.3098 

Istianah, A., Darmawan, C., Sundawa, D., & Fitriasari, S. (2024). Peran Pendidikan 
Kebhinekaan dalam Pendidikan Kewarganegaraan untuk Menciptakan Lingkungan 
Sekolah yang Damai. 9(1), 15–29. 

Istianah, A., Maftuh, B., & Malihah, E. (2023). Konsep sekolah damai: Harmonisasi profil 
pelajar Pancasila dalam implementasi kurikulum merdeka belajar. Journal Education and 
Development Institut Pendidikan Tapanuli Selatan, 11(3), 333–342. 
https://doi.org/10.37081/ed.v11i3.5048 

Iswanda, M. L., & Dewi, D. A. (2021). Peran Pendidikan Kewarganegaraan di Era Globalisasi. 
5, 1494–1500. 

Juliani, A. J., & Bastian, A. (2021). Pendidikan karakter sebagai upaya mewujudkan Pelajar 
Pancasila. Prosiding Seminar Nasional Pendidikan Pancasila, 257–265. 

Kusdiani, S. D., & Tirtoni, F. (2025). Implementasi Pendidikan Pancasila Berkebhinekaan Global 
Sebagai Upaya Menumbuhkan Karakter Literasi Multikultural Budaya Nusantara Siswa SD. 



Pendidikan Kewarganegaraan sebagai Pendidikan Harmonisasi Sosial 
 

Jurnal Soshum Insentif – 125 

Educatio: Jurnal Ilmu Kependidikan, 20(1), 86–98. 
https://doi.org/10.29408/edc.v20i1.29868 

Mazid, S., & Suharno, S. (2019). Implementasi nilai-nilai multikultural dalam pembelajaran 
pendidikan kewarganegaraan. 6(1), 72–85. 

Nasution, I. R., Siregar, A. S., Leonita, T. A., & Lubis, H. T. (2025). Strategi Guru dalam 
Mengatasi Tantangan Pembelajaran PPKn di Era Digital MAN 1 Medan. Toga Jurnal 
Keguruan Dan Ilmu Pendidikan, 1(3), 108–115. https://doi.org/10.56211/toga.v1i3.972 

Ni, L. I. W., Ni, W. R. D., Bestari, L., Putu, S., & Wayan, M. (2024). Membangun kesadaran 
multikultural melalui implementasi model pendidikan inklusif di sekolah. Jurnal Ilmiah 
Pendidikan, 11, 383–396. 

Widya, F., Wilda, A. B., & Anwar, S. S. (2003). Integrasi Pendidikan Multikultural Dalam Sistem 
Pendidikan Nasional: Strategi Membangun Masyarakat Inklusif Dan Toleran. 186–203. 
https://doi.org/https://doi.org/10.47006/pendalas.v4i3.509 

 


